
Colonialité/décolonialité

APPEL À CONTRIBUTIONS

Dossier dirigé par Simon Levesque

Cinquante ans après l’explosion sémiotique des années 1970, où dominait l’obsession d’une théorie unifiée 
capable d’embrasser tout phénomène de signification ou de communication1, nous nous trouvons face à un 
paysage épistémologique radicalement transformé. La pensée décoloniale a émergé principalement d’Amérique 
latine, d’Afrique et d’Asie depuis les années 1990, dans le sillon de Frantz Fanon et d’Aimé Césaire2. Elle a mis au 
jour ce que la modernité maintenait dans l’ombre : la colonialité. Mais c’est en Amérique du Sud que ce mouvement 
de pensée s’est tout particulièrement développé grâce aux études sémiotiques et avec elles3. Selon Aníbal Quijano, 
la colonialité n’est pas un résidu historique du colonialisme politique, mais la face obscure constitutive de la 
modernité elle-même4. Il n’existe pas de modernité sans colonialité : l’histoire de la modernité est l’histoire de la 
colonialité. D’un point de vue décolonial, le phénomène colonial, ou colonialité, existe bien au-delà de la 
subordination politique étatique ou économique : il a des racines dans l’imaginaire, dans les systèmes de croyance 
et de connaissance ; nos représentations en sont imprégnées. Ainsi, la colonialité, « loin de n’être qu’un résidu ou 
une séquelle d’une violence originelle – le colonialisme – dont la modernité se serait progressivement éloignée, 
constitue en réalité [la] matrice épistémique » de la modernité5. 

Cet appel à contributions invite les chercheur·e·s à explorer comment les études sémiotiques contribuent de 
manière critique à l’analyse de la colonialité et des processus de décolonisation. Plus précisément, nous souhaitons 
examiner comment la sémiose – comprise comme processus de production, de circulation et d’interprétation des 
signes – est traversée par la colonialité, et comment elle peut également devenir un lieu de résistance, de 
reconstitution et de libération épistémique6. 

Les sections suivantes présentent une série de concepts s’articulant à la thématique du numéro. Les 
informations pour soumettre une proposition se trouvent en fin de document.

Sémiose coloniale et colonialité de la sémiose

Walter Mignolo établit une distinction conceptuelle capitale entre sémiose coloniale et colonialité de la sémiose7. 
La première expression désigne l’analyse sémiotique des phénomènes coloniaux. Il s’agit alors d’utiliser les outils 

CYGNE NOIR revue d’exploration
sémiotique

2

3 4

5

6

7



de la sémiotique pour étudier les systèmes de signes – langues, cartographies, histoires, images – qui ont participé 
à la constitution et au maintien du pouvoir colonial. La seconde expression inverse radicalement la perspective : elle 
affirme que la colonialité est dans la sémiose elle-même, que les processus de signification sont toujours déjà 
colonisés, structurés par la matrice coloniale du pouvoir8.

Cette distinction soulève des questions fondamentales pour les études sémiotiques : nos cadres théoriques, 
nos méthodes d’analyse, nos catégories conceptuelles sont-ils eux-mêmes porteurs de colonialité9 ? Mignolo insiste 
sur la nécessité d’une déliaison (delinking), comme pour couper la chaîne signifiante plutôt que de la reconduire : 
il ne s’agit pas d’ajouter la décolonialité comme un nouveau champ d’études ou une méthodologie supplémentaire 
aux disciplines constituées, mais d’opérer un déplacement dans notre perception et nos modes de raisonnement10. 
La décolonialité requerrait ainsi une certaine désobéissance épistémique et disciplinaire, seule capable d’opérer 
dans la recherche un refus des promesses de la modernité (salut, progrès, développement, destinée) qui légitiment 
et dissimulent la colonialité11.

Asymétries sémiotiques et violence épistémique

La colonialité s’exprime à travers ce que nous proposons d’appeler des asymétries sémiotiques : des inégalités 
structurelles dans la capacité de produire, de faire circuler, d’imposer, d’interpréter et de légitimer des signes, des 
significations et des régimes de sens. Ces asymétries ne relèvent pas seulement d’un déséquilibre quantitatif (qui 
parle plus ou moins ?), mais d’une violence épistémique qui détermine qui a l’autorité de définir ce qui compte 
comme connaissance valide, comme signe légitime, comme discours rationnel12. Dans le contexte colonial, les 
systèmes de signes entre colonisateurs et colonisés ne coïncident pas. Les représentations fracturées13 témoignent 
de cette non-coïncidence : ce que le colonisateur voit, nomme et signifie ne correspond pas à l’expérience vécue et 
signifiée par le colonisé. Plus encore, le colonisateur impose ses grilles interprétatives comme universelles, 
naturalisant ainsi une herméneutique monotopique – c’est-à-dire issue d’un seul lieu d’énonciation – qui efface la 
pluralité des perspectives et la variété des systèmes de signes en usage14. Face à cette monotopie, la pensée 
décoloniale appelle à des herméneutiques pluritopiques : des modes d’interprétation qui reconnaissent et valorisent 
la multiplicité des lieux d’énonciation et des perspectives situées15. Il ne s’agit pas d’un simple relativisme, mais 
d’une épistémologie qui assume que toute connaissance est incarnée, localisée, produite depuis un corps et un lieu 
spécifiques – ce que les féministes décoloniales, notamment, nomment la géopolitique de la connaissance16.

Cette perspective résonne avec le multiperspectivisme développé par Juri Lotman dans la sémiosphère 
culturelle17. Pour Lotman, influencé par les études orientales soviétiques et leur critique de l’eurocentrisme, aucun 
langage idéal unique ne peut représenter optimalement la réalité. La condition même d’existence de la signification 
réside dans la présence d’au moins deux langages et dans leur incapacité mutuelle à embrasser seuls le monde 
extérieur. Cette incapacité n’est pas un défaut mais le moteur du dialogue et de la créativité culturelle. Chaque 
système sémiotique offre une perspective sur le monde, et c’est dans la traduction – toujours imparfaite, toujours 
transformatrice – entre ces perspectives que se génère la connaissance nouvelle.

Pensée frontalière et plurivers

La pensée frontalière, concept clé chez Mignolo, désigne une épistémologie qui opère depuis les marges, depuis les 
lieux de contact et de conflit entre systèmes sémiotiques distincts18. Elle ne cherche pas à occuper le centre ni à 
reproduire la logique centre/périphérie, mais à habiter créativement la frontière, cet espace liminal où les 
traductions s’effectuent, où les codes se confrontent, où émergent de nouvelles possibilités sémiotiques. Cette 



pensée frontalière s’oppose à la prétention universaliste de l’épistémologie moderne, qui pose un point de vue 
(européen, masculin, blanc, hétérosexuel, propriétaire) comme neutre et universel. Elle assume pleinement sa 
localisation, son incarnation, sa partialité – non pour renoncer à la vérité mais pour reconnaître que toute vérité est 
produite depuis une perspective située.

Le plurivers représente l’horizon politique et épistémologique de cette pensée frontalière : un monde où 
coexistent de multiples mondes, où aucun système de connaissance ne prétend subsumer tous les autres19. Le 
pluriversalisme ne relève pas du multiculturalisme libéral qui tolère la diversité à condition qu’elle reste folklorique 
et inoffensive, mais d’une reconnaissance radicale de l’égalité ontologique et épistémique de tous les modes 
d’existence et de connaissance. Cette vision pluriverselle résonne avec l’idée lotmanienne selon laquelle la 
sémiosphère – l’espace sémiotique global où se déploient tous les processus de signification – est nécessairement 
hétérogène, multilingue, polyphonique, mais pas égalitaire ni juste ; aucun métalangage ne peut totalement 
subsumer cette diversité sans violence réductrice. Or la richesse créative de la culture provient précisément de cette 
hétérogénéité irréductible.

Grammaires, circulation et indexicalité

La notion de grammaire politique permet d’appréhender comment les systèmes de règles – souvent implicites – 
organisent la convergence des représentations, des pratiques et des expériences, tant au niveau de la production 
que de la reconnaissance des signes20. Comme le souligne Eliseo Verón dans sa sémiotique de la circulation, entre 
le sens investi (production) et le sens reconnu (réception), il existe toujours un écart. Cet écart n’est pas un 
dysfonctionnement communicationnel mais le lieu même où s’effectue le travail social d’investissement des 
matérialités signifiantes21. Les grammaires de production et les grammaires de reconnaissance diffèrent 
nécessairement, et la circulation – comprise non comme un processus transparent mais comme le nom de cet écart 
– révèle les transformations historiques de sens22. Dans un contexte colonial, cet écart devient abyssal : les signes 
produits par les colonisés sont systématiquement mal reconnus, déformés, traduits dans les grammaires du 
colonisateur, ou tout simplement rendus inaudibles. À l’inverse, les signes du colonisateur s’imposent avec la force 
de l’évidence, comme s’ils n’étaient pas produits depuis une position particulière mais émanaient d’une rationalité 
universelle.

L’indexicalité – dimension du signe qui pointe vers son contexte d’énonciation – devient ici cruciale23. Tout 
signe porte en lui des traces des conditions matérielles et historiques de sa production. Reconnaître l’indexicalité 
des signes, c’est refuser leur réification, c’est insister sur leur hétéronomie constitutive. Un texte, une image, un 
concept ne flottent pas dans un univers abstrait : ils sont toujours indexés à des corps, des lieux, des histoires, des 
rapports de pouvoir, ce dont l’énonciation témoigne24. L’analyse indexicale permet de relier les signes à leurs 
grammaires politiques et de révéler comment la colonialité opère dans la matérialité même des processus 
sémiotiques. Cette perspective oblige également à une réflexivité sur nos propres conditions de reconnaissance. 
Depuis quelle position interprétons-nous25 ? Quelles grammaires, logiques ou institutions du sens mobilisons-
nous26? Quelles idéologies sémiotiques reconduisons-nous27 ? Comment nos interprétations reproduisent-elles ou 
contestent-elles les asymétries sémiotiques héritées de la colonialité ? Cette précarité herméneutique – terme qui 
désigne l’équivocité de toute position énonciative située à la frontière entre systèmes sémiotiques distincts – n’est 
pas une faiblesse, mais une condition de lucidité critique.



Temps, histoires et explosions

Un des mécanismes fondamentaux de la colonialité réside dans l’imposition d’une conception particulière du 
temps : le temps linéaire, téléologique, orienté vers une fin (salut, progrès, développement). Cette temporalité 
moderne/coloniale structure l’historiographie occidentale et légitime la hiérarchisation des peuples : ceux qui sont 
« en avance » (développés, civilisés, modernes) et ceux qui sont « en retard » (sous-développés, primitifs, 
traditionnels)28.

Lotman, dans sa critique de l’« histoire universelle », montre comment cette conception téléologique du 
temps efface la créativité historique et l’imprévisibilité de la vie. Pour lui, l’histoire n’est pas une algèbre dont les 
résultats seraient déterminés à l’avance, mais une combinaison de logique et de hasard. Réduire l’histoire à une 
trajectoire unique vers un telos prédéterminé, c’est nier la pluralité des devenirs possibles et l’agentivité des acteurs 
historiques29. Face au temps linéaire de la modernité, les cosmovisions autochtones et les savoirs traditionnels 
maintiennent souvent des conceptions cycliques du temps, où passé, présent et futur s’entrelacent dans une 
« narration en chou » plutôt qu’en chaîne30. Ces temporalités alternatives ne sont pas des résidus archaïques mais 
des modes de relation au monde tout aussi valides, porteurs de sagesses et de pratiques écologiques souvent plus 
soutenables que celles de la modernité coloniale, extractiviste31.

Lotman développe également le concept d’explosion pour décrire comment des textes du passé, 
apparemment dormants ou marginalisés, peuvent soudainement exploser dans le présent et transformer 
radicalement l’identité culturelle32. Ces forces latentes, lorsqu’elles refont surface, déstabilisent les récits officiels et 
ouvrent des futurs imprévisibles. Dans une perspective décoloniale, ces explosions correspondent au retour du 
refoulé colonial : les histoires effacées, les savoirs délégitimés, les voix tues qui reviennent hanter le présent et 
exigent reconnaissance et réparation.

Codigophagie et traduction décoloniale

Le concept de codigophagie défendu par Bolívar Echeverría33 désigne l’acte métaphorique de « se nourrir du 
code ». Dans les processus de métissage culturel, un code s’approprie ce qui, appartenant à un autre code, est 
susceptible de le renforcer. Cette dynamique implique nécessairement une dimension de pouvoir : les codes ne 
dialoguent pas sur un pied d’égalité, mais selon des rapports de domination/subordination. Dans le contexte 
colonial, la codigophagie opère de manière asymétrique. D’un côté, le colonisateur s’approprie sélectivement des 
éléments culturels des colonisés (savoirs botaniques, techniques agricoles, motifs esthétiques) en les 
décontextualisant, en effaçant leur origine, et en les intégrant dans son propre système de valeurs. De l’autre, les 
colonisés doivent ingérer le code du colonisateur sous peine d’exclusion, de violence, d’anéantissement – allant 
parfois jusqu’à éprouver une haine à l’égard de leurs codes d’origine. Cependant, la codigophagie n’est pas 
seulement un processus d’appropriation unilatérale. Les peuples colonisés ont aussi développé des tactiques de 
braconnage identitaire34, s’appropriant des éléments du code dominant pour les subvertir, les détourner, les 
resémiotiser. Ces pratiques de créolisation, d’hybridation, de transculturation témoignent d’une agentivité 
sémiotique même dans les conditions les plus oppressives.

La question de la traduction devient ici centrale35. Toute traduction implique un choix : quels éléments 
traduire, lesquels laisser dans l’original ? Qui traduit pour qui, et selon quels critères de fidélité ? Dans un contexte 
colonial, la traduction a souvent fonctionné comme un instrument de domination : les missionnaires traduisant la 
Bible pour convertir, les administrateurs coloniaux traduisant les codes juridiques pour assujettir, la traduction des 
mythes par les ethnographes a souvent pour effet de les folkloriser. Une traduction décoloniale impliquerait une 
éthique radicalement différente : non pas l’assimilation de l’autre au même, mais le maintien d’une zone 



d’intraduisibilité qui préserve l’altérité. Cette traduction reconnaîtrait que certains concepts, certaines expériences, 
certaines visions du monde ne peuvent être adéquatement rendus dans les langues coloniales sans perte ou 
distorsion essentielles.

Axes de recherche

L’objectif de ce numéro est d’explorer les rapports – effectifs, possibles, nécessaires36 – entre, d’une part, la 
colonialité comme structure de pouvoir inscrite dans la modernité et les processus de décolonisation en cours et, 
d’autre part, les études sémiotiques dans leur pratique effective, leurs présupposés épistémologiques et leurs 
productions signifiantes. Il convient de garder en tête la nature profondément interdisciplinaire de la sémiotique. 
Ainsi, les chercheur·e·s de toutes les disciplines, s’y rattachant de près ou de loin (sciences sociales, 
communication, arts, lettres, etc.), sont invités à contribuer. 

En plus des diverses orientations conceptuelles présentées ci-avant, les trois axes suivants peuvent servir de 
guide à l’élaboration des contributions :

1. Études de cas, explorations : analyse de tout objet, phénomène ou événement manifestant des asymétries 
sémiotiques, des formes de violence épistémique symptomatiques de la colonialité ou, au contraire, des 
pratiques de résistance et de reconstitution décoloniales. Comment la colonialité opère-t-elle dans des 
systèmes de signes spécifiques (langues, images, espaces, corps, technologies, institutions) ? Comment se 
déploient les tactiques de subversion, de détournement, de créolisation, de braconnage identitaire ? Quelles 
histoires effacées, quels savoirs délégitimés, quelles voix marginalisées peuvent être réactivées pour 
transformer le présent ?

2. Conciliations théoriques : observations sur les convergences, les tensions et les contaminations possibles 
entre diverses pratiques ou idéologies sémiotiques et les pensées décoloniales (latino-américaines, africaines, 
asiatiques, autochtones). Mise à l’épreuve de modèles interprétatifs au regard de l’exigence décoloniale. 
Comment les concepts de sémiose coloniale, d’herméneutiques pluritopiques, de pensée frontalière ou de 
codigophagie enrichissent-ils le regard sémiotique ? Inversement, comment les notions de circulation, de 
grammaires, d’indexicalité, de traduction, de sémiosphère ou d’explosion éclairent-elles les processus de 
colonialité et de décolonisation ? 

3. Tensions de la recherche : comment décoloniser les méthodologies de la recherche37 par une compréhension 
sémiotique décentrée ? En assumant la positionnalité et la précarité herméneutique du chercheur, de la 
chercheuse, que signifie adopter une posture décoloniale de recherche et quelles conséquences cela entraîne-
t-il ? Quelle éthique pour la recherche peut être défendue, selon quelle axiologie, et comment cela se traduit-il 
dans les pratiques analytiques et la production intellectuelle, en études sémiotiques ou dans les disciplines 
connexes ?

Ces trois axes ne sont pas limitatifs et toute combinaison entre eux est aussi possible.



POUR SOUMETTRE UNE PROPOSITION

CANDIDATURES

Deux options s’offrent à vous. Nous acceptons les propositions courtes (500 mots) faisant état de vos intentions 
de rédaction. Nous acceptons également les manuscrits complets (max. 60 000 caractères). Dans les deux cas, 
les documents seront reçus par courrier électronique à l’adresse de la revue redaction@revuecygnenoir.org au plus 
tard le 30 avril 2026. Veuillez indiquer en objet de votre message : « Proposition CN14 ».

VOTRE PROPOSITION COURTE DOIT COMPORTER :

1. un titre et un court résumé (500 mots maximum) ;
2. une courte notice biographique (250 mots maximum) incluant les informations suivantes : votre nom 

complet, votre statut, votre établissement de rattachement et votre département (s’il y a lieu) ainsi que vos 
coordonnées (adresse courriel au minimum).

VOTRE MANUSCRIT COMPLET DOIT :

1. compter entre 25 000 et 60 000 caractères, espaces, notes et bilbiographie comprises ;
2. être accompagné d’un résumé liminaire d’au plus 250 mots présenté à interligne simple synthétisant le sujet, 

l’objectif, la problématique, l’hypothèse et la méthodologie de recherche ;
3. suivre le protocole de rédaction de la revue ;
4. être au format .docx ou .odt.

CALENDRIER

• Les propositions courtes (500 mots) ou les manuscrits complets seront reçus au plus tard le 30 avril 2026.
• L’acceptation des contributions sera notifiée au plus tard le 15 mai 2026.
• Suite à l’acceptation de votre proposition courte, le texte complet de l’article, déposé aux fins de l’évaluation, 

sera reçu au plus tard le 15 juillet 2026.
• La publication est prévue pour la fin de l’année 2026/début 2027.

LA REVUE

Le Cygne noir est une revue savante francophone de sémiotique fondée en 2012. La revue s’inscrit activement, 
depuis le Québec, au sein de la communauté de recherche internationale en études sémiotiques, et ce, tout en 
insistant sur l’importance de développer et de publier des recherches originales et rigoureuses en français et en libre 
accès. Le Cygne noir a été fondé dans un esprit d’ouverture, tant par rapport aux objets traités qu’aux disciplines 
ou aux cadres théoriques mobilisés. Les recherches – ou explorations – publiées ont en commun de contribuer de 
façon critique à une réflexion sur les signes et le sens ou sur les modalités de la signification, de l’interprétation et 
de la constitution des savoirs. Le comité de publication assure une évaluation en double aveugle par les pairs.

Toute autre information complémentaire au sujet de la revue pourra être trouvée en ligne sur Érudit.

mailto:redaction@revuecygnenoir.org
https://revuecygnenoir.org/wp-content/uploads/2023/03/CN-Protocole-de-redaction.pdf
https://www.erudit.org/fr/revues/cygnenoir/


Références

1  U. ECO, A Theory of Semiotics, Bloomington, Indiana University Press, 1976.
2   A. CÉSAIRE, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence africaine, 1955 [1950] ; F. FANON, Peau noire, masques blancs, Paris, 

Seuil, 1952.
3   S. CASTRO-GÓMEZ & R. GROSFOGUEL (dir.), El giro decolonial. Reflexiones para une diversidad epistémica más allá del 

capitalismo global, Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 2007 ; W. MIGNOLO, « Géopolitique de la sensibilité et du savoir. 
(Dé)colonialité, pensée frontalière et désobéissance épistémologique », trad. de l’anglais par V. Lee, Mouvements, no 73, 2013, 
p. 181-190. DOI : 10.3917/mouv.073.0181.

4   A. QUIJANO, « Colonialidad y modernidad/racionalidad », Perú Indigenígena, vol. 13, no 29, 1992, p. 11-20 ; A. ESCOBAR, 
« Mundos y conocimientos de otro modo. El programa de investigación de modernidad/colonialidad latino-americano », Tabula 
rasa, no 1, 2003, p. 51-86.

5   C. BOURGIGNON & P. COLIN, « De l’universel au pluriversel. Enjeux et défis du paradigme décolonial », Raison présente, 
no 199, 2016, p. 99-108, spéc. 100. DOI : 10.3917/rpre.199.0099.

6   C. BOIDIN & F. HURTADO LÓPEZ, « La philosophie de la libération et le courant décolonial », Cahier des Amériques latines, 
no 62, 2009, p. 17-22. DOI : 10.4000/cal.1506. Cf. aussi E. DUSSEL, The Underside of Modernity: Apel, Ricoeur, Rorty, Taylor, 
and the Philosophy of Liberation, trad. de l’espagnol par E. Mendieta, New Jersey, Humanities Press, 1996 ; N. MALDONADO-
TORRES, Against War: Views from the Underside of Modernity, Durham, Duke University Press, 2008.

7   W. MIGNOLO, « Colonial Semiosis and Decolonial Reconstitutions », Echo, no 2, 2020, p. 8-15.
8   A. QUIJANO, Ensayos en torno a la colonialidad del poder, Buenos Aires, Ediciones del Signo, 2019 ; W. MIGNOLO, Local 

histories/global designs: Essays on the coloniality of power, subaltern knowledges and border thinking, Princeton (NJ), Princeton 
University Press, 2020.

9   Cf. Tumultes, no 58-59 : « L’impensé colonial des sciences sociales », 2022.
10  W. MIGNOLO & C. WALSH, On Decoloniality. Concepts, Analytics, Praxis, Durham, Duke University Press, 2018.
11   W. MIGNOLO, La désobéissance épistémique. Rhétorique de la modernité, logique de la colonialité et grammaire de la 

décolonialité, trad. de l’anglais (États-Unis) par Y. Jouhari & M. Maesschalk, Bruxelles, Peter Lang, 2015 ; S. LUSTE BOULBINA 
et al., « Décoloniser les savoirs. Internationalisation des débats et des luttes », Mouvements, no 72, 2012, p. 7-10. DOI : 10.3917/
mouv.072.0007.

12   À ce titre, et en étendant un peu la réflexion, on peut encore considérer la notion très actuelle de « colonialisme des données », 
une forme de néocolonialisme associée à une vision épistémique déterminée par la nouvelle réalité matérielle du big data. Cf. 
N. COULDRY & U.-A. MEJIAS, « Le colonialisme des données : repenser la relation entre le big data et le sujet contemporain », 
trad. de l’anglais par M. Gilet, Questions de communication, no 42, 2022, p. 205-221. DOI : 10.4000/
questionsdecommunication.29845.

13   W. MIGNOLO, « La semiosis colonial : La dialéctica entre representaciones fracturadas y hermenéuticas pluritópicas », AdVersus, 
vol. 2, no 3, 2005, non paginé. URL : adversus.org/indice/nro3/articulos/articulomignolo.htm

14   Un vaste ensemble de sémiotiques subalternes attend encore d’être étudié. Cf. par exemple E. GARCIA, Signs of the Americas: A 
Poetics of Pictography, Hieroglyphs, and Khipu, Chicago, The University of Chicago Press, 2020. 

15   M. V. TLOSTANOVA & W. MIGNOLO, « On Pluritopic Hermeneutics, Trans-modern Thinking, and Decolonial Philosophy », 
Encounters, vol. 1, no 1, 2009, p. 11-27 ; W. MIGNOLO, « Géopolitique de la connaissance, colonialité du pouvoir et différence 
coloniale », trad. de l’anglais (États-Unis) par A. Querrien, Multitudes, no 6, 2001, p. 56-71. DOI : 10.3917/mult.006.0056.

16   C. WALSH, « Geopolíticas del conocimiento, interculturalidad y descolonialización », Boletín ICCI-ARY Rimay, no 60, 2004, non 
paginé. URL : icci.nativeweb.org/boletin/60/walsh.html ; cf. aussi Z. PALERMO, « De la colonización del género : lugar social 
del decir », Itinerarios, vol. 10, 2009, 193-204 ; R. L. SEGATO, « Género y colonialidad : del patriarcado comunitario de baja 
intensidad al patriarcado colonial moderno de alta intensidad », La crítica de la colonialidad en ocho ensayos y una antropología 
por demanda, Buenos Aires, Prometeo, 2016, p. 69-99 ; J. FALQUET, « Généalogies du féminisme décolonial », Multitudes, 
no 84, 2021, p. 68-77. DOI : 10.3917/mult.084.0068.

17  J. LOTMAN, « Sur la sémiosphère », trad. du russe par N. Vokuev, Cygne noir, no 13, 2025, p. 14-35. DOI : 10.7202/1116791ar.
18  E. MIGNOLO, Habitar la frontera. Sentir y pensar la decolonialidad (Antología, 1999-2014), Ciudad Juárez, CIDOB, 2015.
19  A. ESCOBAR, Escobar, Designs for the pluriverse: Radical interdependence, autonomy, and the making of worlds, Durham, Duke 

University Press, 2018 ; B. REITER (dir.), Constructing the pluriverse: The geopolitics of knowledge, Durham, Duke University 
Press, 2018 ; F. HURTADO LÓPEZ, « Universalisme ou pluriversalisme? Les apports de la philosophie latino-américaine », 
Tumultes, no 48, 2017, p. 39-50. DOI : 10.3917/tumu.048.0039.

20  L. WITTGENSTEIN, Grammaire philosophique, éd. R. Rhees, trad. de l’allemand par A.-M. Lescourret, Paris, Gallimard, 
coll. « Tel », 1980 [1969] ; cf. aussi A. HONNETH, The Struggle for Recognition: The Moral Grammar of Social Conflicts, trad. de 
l’allemand. par J. Anderson, Cambridge, Polity Press, 1996 [1992].

21  E. VERÓN, « Remarques sur l’idéologique comme production du sens. », Sociologie et société, vol. 5, no 2, 1973, p. 45-70 ; 
« Sémiosis de l’idéologie et du pouvoir », Communications, no 28, 1978, p. 7-20.

22  S. LEVESQUE, « The politics of literature: Indexicality, circulation, and decoloniality », Punctum, vol. 9, no 2, 2023, p. 83-104. 
DOI : 10.18680/hss.2023.0020.

23  T. SEBEOK, « Indexical Signs », Signs: An Introduction to Semiotics, 2e éd., Toronto, University of Toronto Press, 2001 [1999], 
p. 83-101 ; A. ATKINS, « Peirce on Index and Indexical Reference », Transactions of the Charles S. Peirce Society, vol. 41, no 1, 
2005, p. 161-188.



24  V. N. VOLOSHINOV, Marxisme et philosophie du langage, trad. du russe par I. Tylkowski & P. Sériot, Limoges, Lambert-Lucas, 
2010 [1929] ; M. SILVERSTEIN, « Indexical order and the dialectics of sociolinguistic life », Language & Communication, no 23, 
2003, p. 199-229. DOI : 10.1016/S0271-5309(03)00013-2.

25  S. BALLA, « Positionnalité », Anthropen, 2024. DOI : 10.47854/gea2f270 ; D. CARLIER, « Positionnalité dominante et rapports 
de pouvoir en science politique », Politique et sociétés, vol. 42, no 1, 2023, p. 41–65. DOI : 10.7202/1092963ar.

26  G. DELEUZE, Logique du sens, Paris, Minuit, 1969 ; V. DESCOMBES, Les institutions du sens, Paris, Minuit, 1996.
27  W. KEANE, « Sur l’idéologie sémiotique », trad. de l’anglais (États-Unis) par S. Levesque & F. Danos, Cygne noir, no 12, 2024, 

p. 77-106. DOI : 10.7202/1112622ar.
28  K. COUTTS-SMITH, « Some general observations on the problem of cultural colonialism », dans S. Hiller (dir.), The Myth of 

Primitivism. Perspectives on Art, Londres, Routledge, 1991, p. 5-18 ; A. QUIJANO, « Colonialidad del poder y clasificación 
social », Journal of World Systems Research, vol. 6, no 2, 2000, p. 342-386. DOI : 10.5195/jwsr.2000.228 ; « “Race” et 
colonialité du pouvoir », Mouvements, no 51, 2007, p. 111-118. DOI : 10.3917/mouv.051.0111 ; E. DUSSEL, 1492. L’occultation 
de l’autre, trad. de l’espagnol par C. Rudel, Paris, Éditions ouvrières, 1992. 

29  L. GHERLONE & P. RESTANEO. « Semiotics and Decoloniality: A Preliminary Study between Ju. Lotman and W. Mignolo », 
Lexia. Rivista di Semiotica, no 39-40, 2022, p. 245-262. DOI : 10.53136/979122180426314.

30  B. GLOWCZEWSKI, Réveiller les esprits de la terre, Paris, Dehors, 2021 ; S. OMOSULE, « Signs in Indigenous Tales: A Semiotic 
Analysis », Sinestesieonline, no 30, 2020, p. 1-15.

31  R. GROSFOGUEL, « Vers une décolonisation des “uni-versalismes” occidentaux : le “pluri-versalisme décolonial”, d’Aimé Césaire 
aux zapatistes », trad. de l’anglais (États-Unis) par N. Filippi & E. Hoch Delgado, dans A. Mbembe et al. (dir.), Ruptures 
postcoloniales, Paris, La Découverte, 2010, p. 119-138.

32  J. LOTMAN, Culture and Explosion, éd. par M. Grishakova, trad. du russe par W. Clark, Berlin, Walter de Gruyter, 2009 [1992].
33  B. ECHEVERRÍA, « El ethos barroco », Debate Feminista, no 13, 1996, p 67-87. DOI: 10.22201/cieg.2594066xe.1996.13.291.
34  N. BEAUCLAIR, « Hétérogénéité et pensée frontalière dans la littérature amérindienne », Recherches amérindiennes au Québec, 

vol. 46, no 2-3, 2016, p. 35-44. DOI : 10.7202/1040432ar.
35  Cf. C. BOURGIGNON ROUGIER (dir.), Un dictionnaire décolonial, Québec, Éditions science et bien commun, 2021 ; le groupe 

décolonial de traduction. URL : decolonialtranslation.com ; R. LEMIEUX & M. MAJOR (dir.), Matérialités coloniales de la 
traduction, Cahiers Remix, no 22, 2024 ; K. CHAGNON, « Colonialisme, universalisme occidental et traduction », TTR, vol. 32, 
no 1, p. 259-278. DOI : 10.7202/1068021ar.

36  W. MIGNOLO, « Parce que la colonialité est partout, la décolonialité est inévitable », trad. de l’anglais (États-Unis) par E. Bigé, 
Multitudes, no 84, 2021, p. 57-67. DOI : 10.3917/mult.084.0057.

37  L. T. SMITH, Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous Peoples, 3e éd., Londres, Zed Books, 2021.


