revue dexploration
sémiotique

X P

APPEL A CONTRIBUTIONS

Colonialité/décolonialité

Dossier dirigé par Simon Levesque

Cinquante ans apres |'explosion sémiotique des années 1970, ol dominait I'obsession d'une théorie unifiee
capable d’embrasser tout phénomeéne de signification ou de communication®, nous nous trouvons face a un
paysage épistémologique radicalement transformeé. La pensée deécoloniale a émergé principalement d'Amérique
latine, d'Afrique et d'Asie depuis les années 1990, dans le sillon de Frantz Fanon et d’Aimé Césaire”. Elle a mis au
jour ce que la modernité maintenait dans I'ombre : la colonialité. Mais c'est en Amérique du Sud que ce mouvement
de pensée s'est tout particulierement développé grace aux études sémiotiques et avec elles’. Selon Anibal Quijano,
la colonialité n'est pas un résidu historique du colonialisme politique, mais la face obscure constitutive de la
modernité elle-méme”. Il n'existe pas de modernité sans colonialité : I'histoire de la modernité est I'histoire de la
colonialité. D'un point de vue décolonial, le phénomene colonial, ou colonialité, existe bien au-dela de la
subordination politique étatique ou économique : il a des racines dans |'imaginaire, dans les systemes de croyance
et de connaissance ; nos représentations en sont imprégneées. Ainsi, la colonialité, « loin de n'étre qu'un résidu ou
une séquelle d'une violence originelle - le colonialisme — dont la modernité se serait progressivement éloignée,
constitue en réalité [la] matrice épistémique » de la modernité”.

Cet appel a contributions invite les chercheur-e's a explorer comment les études sémiotiques contribuent de
maniere critique a 'analyse de la colonialité et des processus de décolonisation. Plus précisément, nous souhaitons
examiner comment la sémiose — comprise comme processus de production, de circulation et d'interprétation des
signes — est traversée par la colonialité, et comment elle peut également devenir un lieu de résistance, de
reconstitution et de libération épistémique®.

Les sections suivantes présentent une série de concepts s'articulant a la thématique du numéro. Les
informations pour soumettre une proposition se trouvent en fin de document.

Sémiose coloniale et colonialité de la sémiose

Walter Mignolo établit une distinction conceptuelle capitale entre sémiose coloniale et colonialité de la sémiose’.
La premiere expression désigne I'analyse sémiotique des phénomenes coloniaux. Il s'agit alors d'utiliser les outils



de la sémiotique pour étudier les systemes de signes — langues, cartographies, histoires, images — qui ont participé
a la constitution et au maintien du pouvoir colonial. La seconde expression inverse radicalement la perspective : elle
affirme que la colonialité est dans la sémiose elle-méme, que les processus de signification sont toujours déja
colonises, structurés par la matrice coloniale du pouvoir®.

Cette distinction souléve des questions fondamentales pour les études sémiotiques : nos cadres theéoriques,
nos méthodes d'analyse, nos catégories conceptuelles sont-ils eux-mémes porteurs de colonialité®? Mignolo insiste
sur la nécessité d'une déliaison (delinking), comme pour couper la chaine signifiante plutot que de la reconduire :
il ne s'agit pas d'ajouter la decolonialité comme un nouveau champ d'études ou une méthodologie supplémentaire
aux disciplines constituées, mais d'opérer un déplacement dans notre perception et nos modes de raisonnement™.
La décolonialité requerrait ainsi une certaine désobéissance épistémique et disciplinaire, seule capable d'opérer
dans la recherche un refus des promesses de la modernité (salut, progrés, développement, destinée) qui légitiment
et dissimulent la colonialité™.

Asymétries sémiotiques et violence épistémique

La colonialité s'exprime a travers ce que nous proposons d'appeler des asymétries sémiotiques : des inégalités
structurelles dans la capacité de produire, de faire circuler, d'imposer, d'interpréter et de légitimer des signes, des
significations et des régimes de sens. Ces asymétries ne relévent pas seulement d'un déséquilibre quantitatif (qui
parle plus ou moins?), mais d'une violence épistémique qui détermine qui a l'autorité de définir ce qui compte
comme connaissance valide, comme signe légitime, comme discours rationnel*. Dans le contexte colonial, les
systemes de signes entre colonisateurs et colonisés ne coincident pas. Les représentations fracturées* témoignent
de cette non-coincidence : ce que le colonisateur voit, nomme et signifie ne correspond pas a |'expérience vécue et
signifiée par le colonisé. Plus encore, le colonisateur impose ses grilles interprétatives comme universelles,
naturalisant ainsi une herméneutique monotopique — c'est-a-dire issue d'un seul lieu d'énonciation — qui efface Ia
pluralité des perspectives et la variété des systémes de signes en usage'”. Face a cette monotopie, la pensée
décoloniale appelle a des herméneutiques pluritopiques : des modes d'interprétation qui reconnaissent et valorisent
la multiplicité des lieux d'énonciation et des perspectives situées™. Il ne s'agit pas d'un simple relativisme, mais
d'une épistémologie qui assume que toute connaissance est incarnée, localisée, produite depuis un corps et un lieu
spécifiques — ce que les féministes décoloniales, notamment, nomment la géopolitique de la connaissance™.

Cette perspective resonne avec le multiperspectivisme développé par Juri Lotman dans la sémiospheére
culturelle™’”. Pour Lotman, influencé par les études orientales soviétiques et leur critique de |'eurocentrisme, aucun
langage idéal unique ne peut représenter optimalement la réalité. La condition méme d'existence de la signification
réside dans la présence d'au moins deux langages et dans leur incapacité mutuelle a embrasser seuls le monde
extérieur. Cette incapacité n'est pas un défaut mais le moteur du dialogue et de la créativité culturelle. Chaque
systeme sémiotique offre une perspective sur le monde, et c’est dans la traduction — toujours imparfaite, toujours
transformatrice — entre ces perspectives que se génere la connaissance nouvelle.

Pensée frontaliére et plurivers

La pensée frontaliere, concept clé chez Mignolo, désigne une épistémologie qui opere depuis les marges, depuis les
lieux de contact et de conflit entre systémes sémiotiques distincts'®. Elle ne cherche pas a occuper le centre ni a
reproduire la logique centre/périphérie, mais a habiter créativement la frontiére, cet espace liminal ol les
traductions s'effectuent, ou les codes se confrontent, ol émergent de nouvelles possibilités sémiotiques. Cette



pensee frontaliere s'oppose a la prétention universaliste de |I'épistémologie moderne, qui pose un point de vue
(européen, masculin, blanc, hétérosexuel, propriétaire) comme neutre et universel. Elle assume pleinement sa
localisation, son incarnation, sa partialité — non pour renoncer a la vérité mais pour reconnaitre que toute verité est
produite depuis une perspective situee.

Le plurivers représente |'horizon politique et épistémologique de cette pensee frontaliere : un monde ou
coexistent de multiples mondes, ol aucun systéeme de connaissance ne prétend subsumer tous les autres™. Le
pluriversalisme ne releve pas du multiculturalisme libéral qui tolére la diversité a condition qu’elle reste folklorique
et inoffensive, mais d'une reconnaissance radicale de |'égalité ontologique et épistemique de tous les modes
d'existence et de connaissance. Cette vision pluriverselle résonne avec l'idée lotmanienne selon laquelle la
sémiosphére — |'espace sémiotique global ol se déploient tous les processus de signification — est nécessairement
hétérogene, multilingue, polyphonique, mais pas égalitaire ni juste ; aucun métalangage ne peut totalement
subsumer cette diversité sans violence réductrice. Or la richesse créative de la culture provient précisément de cette
hétérogénéité irréductible.

Grammaires, circulation et indexicalité

La notion de grammaire politique permet d'appréhender comment les systemes de regles — souvent implicites —
organisent la convergence des représentations, des pratiques et des expériences, tant au niveau de la production
que de la reconnaissance des signes”. Comme le souligne Eliseo Verdn dans sa sémiotique de la circulation, entre
le sens investi (production) et le sens reconnu (réception), il existe toujours un écart. Cet écart n'est pas un
dysfonctionnement communicationnel mais le lieu méme ou s'effectue le travail social d'investissement des
matérialités signifiantes*’. Les grammaires de production et les grammaires de reconnaissance différent
nécessairement, et la circulation — comprise non comme un processus transparent mais comme le nom de cet écart
— révele les transformations historiques de sens*. Dans un contexte colonial, cet écart devient abyssal : les signes
produits par les colonisés sont systématiquement mal reconnus, déformeés, traduits dans les grammaires du
colonisateur, ou tout simplement rendus inaudibles. A I'inverse, les signes du colonisateur s'imposent avec la force
de I'évidence, comme s'ils n'étaient pas produits depuis une position particuliére mais émanaient d'une rationalité
universelle.

L'indexicalité — dimension du signe qui pointe vers son contexte d'énonciation — devient ici cruciale®”. Tout
signe porte en lui des traces des conditions matérielles et historiques de sa production. Reconnaitre I'indexicalité
des signes, c'est refuser leur réification, c’est insister sur leur hétéronomie constitutive. Un texte, une image, un
concept ne flottent pas dans un univers abstrait : ils sont toujours indexés a des corps, des lieux, des histoires, des
rapports de pouvoir, ce dont |'énonciation témoigne®®. L'analyse indexicale permet de relier les signes a leurs
grammaires politiques et de révéler comment la colonialité opere dans la matérialité méme des processus
sémiotiques. Cette perspective oblige également a une réflexivité sur nos propres conditions de reconnaissance.
Depuis quelle position interprétons-nous®>? Quelles grammaires, logiques ou institutions du sens mobilisons-
nous“®? Quelles idéologies sémiotiques reconduisons-nous?’? Comment nos interprétations reproduisent-elles ou
contestent-elles les asymétries sémiotiques héritées de la colonialité? Cette précarité herméneutique — terme qui
désigne I'équivocité de toute position énonciative située a la frontiere entre systemes sémiotiques distincts — n'est
pas une faiblesse, mais une condition de lucidité critique.



Temps, histoires et explosions

Un des mécanismes fondamentaux de la colonialité réside dans I'imposition d'une conception particuliere du
temps : le temps linéaire, téléologique, orienté vers une fin (salut, progrés, développement). Cette temporalité
moderne/coloniale structure I'historiographie occidentale et légitime la hiérarchisation des peuples : ceux qui sont
« en avance » (développés, civilisés, modernes) et ceux qui sont « en retard » (sous-développés, primitifs,
traditionnels) %%,

Lotman, dans sa critique de |'« histoire universelle », montre comment cette conception téléologique du
temps efface la créativité historique et I'imprévisibilité de la vie. Pour lui, I'histoire n'est pas une algebre dont les
résultats seraient déterminés a I'avance, mais une combinaison de logique et de hasard. Réduire I'histoire a une
trajectoire unique vers un telos prédéterminé, c'est nier la pluralité des devenirs possibles et |'agentivité des acteurs
historiques®®. Face au temps linéaire de la modernité, les cosmovisions autochtones et les savoirs traditionnels
maintiennent souvent des conceptions cycliques du temps, ou passe, présent et futur s'entrelacent dans une
« narration en chou » plutot qu'en chaine®®. Ces temporalités alternatives ne sont pas des résidus archaiques mais
des modes de relation au monde tout aussi valides, porteurs de sagesses et de pratiques écologiques souvent plus
soutenables que celles de la modernité coloniale, extractiviste®.

Lotman développe également le concept d'explosion pour décrire comment des textes du passe,
apparemment dormants ou marginalisés, peuvent soudainement exploser dans le présent et transformer
radicalement I'identité culturelle®”. Ces forces latentes, lorsqu'elles refont surface, déstabilisent les récits officiels et
ouvrent des futurs imprévisibles. Dans une perspective décoloniale, ces explosions correspondent au retour du
refoulé colonial : les histoires effacees, les savoirs délégitimés, les voix tues qui reviennent hanter le présent et
exigent reconnaissance et réparation.

Codigophagie et traduction décoloniale

Le concept de codigophagie défendu par Bolivar Echeverria®® désigne I'acte métaphorique de « se nourrir du
code ». Dans les processus de métissage culturel, un code s'approprie ce qui, appartenant a un autre code, est
susceptible de le renforcer. Cette dynamique implique nécessairement une dimension de pouvoir : les codes ne
dialoguent pas sur un pied d'égalité, mais selon des rapports de domination/subordination. Dans le contexte
colonial, la codigophagie opére de maniéere asymétrique. D'un coté, le colonisateur s'approprie sélectivement des
éléments culturels des colonisés (savoirs botaniques, techniques agricoles, motifs esthétiques) en les
décontextualisant, en effacant leur origine, et en les intégrant dans son propre systeme de valeurs. De I'autre, les
colonisés doivent ingérer le code du colonisateur sous peine d'exclusion, de violence, d'anéantissement — allant
parfois jusqu'a éprouver une haine a I'égard de leurs codes d'origine. Cependant, la codigophagie n'est pas
seulement un processus d'appropriation unilatérale. Les peuples colonisés ont aussi développé des tactiques de
braconnage identitaire®®, s'appropriant des éléments du code dominant pour les subvertir, les détourner, les
resémiotiser. Ces pratiques de créolisation, d'hybridation, de transculturation témoignent d'une agentivité
sémiotique méme dans les conditions les plus oppressives.

La question de la traduction devient ici centrale®. Toute traduction implique un choix : quels éléments
traduire, lesquels laisser dans I'original? Qui traduit pour qui, et selon quels criteres de fidélité? Dans un contexte
colonial, la traduction a souvent fonctionné comme un instrument de domination : les missionnaires traduisant la
Bible pour convertir, les administrateurs coloniaux traduisant les codes juridiques pour assujettir, la traduction des
mythes par les ethnographes a souvent pour effet de les folkloriser. Une traduction décoloniale impliquerait une
éthique radicalement différente : non pas I'assimilation de I'autre au méme, mais le maintien d'une zone



d'intraduisibilité qui préserve |'altérité. Cette traduction reconnaitrait que certains concepts, certaines expériences,

certaines visions du monde ne peuvent étre adéquatement rendus dans les langues coloniales sans perte ou

distorsion essentielles.

Axes de recherche

L'objectif de ce numéro est d'explorer les rapports — effectifs, possibles, nécessaires® — entre, d'une part, la

colonialité comme structure de pouvoir inscrite dans la modernité et les processus de décolonisation en cours et,

d'autre part, les études sémiotiques dans leur pratique effective, leurs présupposés épistémologiques et leurs

productions signifiantes. Il convient de garder en téte la nature profondément interdisciplinaire de la sémiotique.

Ainsi, les chercheure:s de toutes les disciplines, s'y rattachant de prés ou de loin (sciences sociales,

communication, arts, lettres, etc.), sont invités a contribuer.

En plus des diverses orientations conceptuelles présentées ci-avant, les trois axes suivants peuvent servir de

guide a I'élaboration des contributions :

1.

3.

Etudes de cas, explorations : analyse de tout objet, phénoméne ou événement manifestant des asymétries
sémiotiques, des formes de violence épistémique symptomatiques de la colonialité ou, au contraire, des
pratiques de résistance et de reconstitution deécoloniales. Comment la colonialité opére-t-elle dans des
systemes de signes spécifiques (langues, images, espaces, corps, technologies, institutions)? Comment se
déploient les tactiques de subversion, de détournement, de créolisation, de braconnage identitaire? Quelles
histoires effacées, quels savoirs délégitimes, quelles voix marginalisées peuvent €tre réactivées pour
transformer le présent?

Conciliations théoriques : observations sur les convergences, les tensions et les contaminations possibles
entre diverses pratiques ou idéologies sémiotiques et les pensées décoloniales (latino-américaines, africaines,
asiatiques, autochtones). Mise a |'épreuve de modeles interprétatifs au regard de I'exigence décoloniale.
Comment les concepts de sémiose coloniale, d’herméneutiques pluritopiques, de pensée frontaliere ou de
codigophagie enrichissent-ils le regard sémiotique? Inversement, comment les notions de circulation, de
grammaires, d'indexicalité, de traduction, de sémiosphere ou d'explosion éclairent-elles les processus de
colonialité et de décolonisation?

Tensions de la recherche : comment décoloniser les méthodologies de la recherche®” par une compréhension
sémiotique décentrée? En assumant la positionnalité et la précarité herméneutique du chercheur, de Ia
chercheuse, que signifie adopter une posture décoloniale de recherche et quelles conséquences cela entraine-
t-il? Quelle éthique pour la recherche peut étre défendue, selon quelle axiologie, et comment cela se traduit-il
dans les pratiques analytiques et la production intellectuelle, en études sémiotiques ou dans les disciplines
connexes?

Ces trois axes ne sont pas limitatifs et toute combinaison entre eux est aussi possible.



POUR SOUMETTRE UNE PROPOSITION

CANDIDATURES

Deux options s'offrent a vous. Nous acceptons les propositions courtes (500 mots) faisant état de vos intentions
de rédaction. Nous acceptons également les manuscrits complets (max. 60 000 caractéres). Dans les deux cas,
les documents seront regus par courrier électronique a |'adresse de la revue redaction@revuecygnenoirore au plus

tard le 30 avril 2026. Veuillez indiquer en objet de votre message : « Proposition CN14 ».

VOTRE PROPOSITION COURTE DOIT COMPORTER :

1. un titre et un court résumé (500 mots maximum) ;

2. une courte notice biographique (250 mots maximum) incluant les informations suivantes : votre nom
complet, votre statut, votre établissement de rattachement et votre département (s'il y a lieu) ainsi que vos
coordonnées (adresse courriel au minimum).

VOTRE MANUSCRIT COMPLET DOIT :

1. compter entre 25 000 et 60 00O caracteres, espaces, notes et bilbiographie comprises ;

2. @etre accompagneé d'un résumé liminaire d'au plus 250 mots présenté a interligne simple synthétisant le sujet,
I'objectif, la problématique, I'hypothese et la méthodologie de recherche ;

3. suivre le protocole de redaction de la revue ;

4. étre au format .docx ou .odt.

CALENDRIER

* Les propositions courtes (500 mots) ou les manuscrits complets seront recus au plus tard le 30 avril 2026.

* L'acceptation des contributions sera notifiée au plus tard le 15 mai 2026.

*+  Suite a 'acceptation de votre proposition courte, le texte complet de I'article, déposé aux fins de I"évaluation,
sera recu au plus tard le 15 juillet 2026.

* La publication est prévue pour la fin de I'année 2026 /début 2027.

LA REVUE

Le Cygne noir est une revue savante francophone de sémiotique fondée en 2012. La revue s'inscrit activement,
depuis le Québec, au sein de la communauté de recherche internationale en études sémiotiques, et ce, tout en
insistant sur I'importance de développer et de publier des recherches originales et rigoureuses en frangais et en libre
acces. Le Cygne noir a été fondé dans un esprit d'ouverture, tant par rapport aux objets traités qu'aux disciplines
ou aux cadres théoriques mobilisés. Les recherches — ou explorations — publiées ont en commun de contribuer de
facon critique a une réflexion sur les signes et le sens ou sur les modalités de la signification, de I'interprétation et
de la constitution des savoirs. Le comité de publication assure une évaluation en double aveugle par les pairs.

Toute autre information complémentaire au sujet de la revue pourra étre trouvée en ligne sur Erudit.


mailto:redaction@revuecygnenoir.org
https://revuecygnenoir.org/wp-content/uploads/2023/03/CN-Protocole-de-redaction.pdf
https://www.erudit.org/fr/revues/cygnenoir/

Références

1
2

10
11

12

13

14

15

16

17
18

19

20

21

22

23

U. ECO, A Theory of Semiotics, Bloomington, Indiana University Press, 1976.

A. CESAIRE, Discours sur le colonialisme, Paris, Présence africaine, 1955 [1950] ; F. FANON, Peau noire, masques blancs, Paris,
Seuil, 1952.

S. CASTRO-GOMEZ & R. GROSFOGUEL (dir.), El giro decolonial. Reflexiones para une diversidad epistémica mas allg del
capitalismo global, Bogot3, Siglo del Hombre Editores, 2007 ; W. MIGNOLO, « Géopolitique de la sensibilité et du savoir.
(Dé)colonialité, pensée frontaliére et désobéissance épistémologique », trad. de I'anglais par V. Lee, Mouvements, no 73, 2013,
p. 181-190. DOI : 10.3917/mouv.073.0181.

A. QUIJANO, « Colonialidad y modernidad/racionalidad », Perti Indigenigena, vol. 13, no 29, 1992, p. 11-20 ; A. ESCOBAR,

« Mundos y conocimientos de otro modo. El programa de investigacién de modernidad,/colonialidad latino-americano », Tabula
rasa, no 1, 2003, p. 51-86.

C. BOURGIGNON & P. COLIN, « De I'universel au pluriversel. Enjeux et défis du paradigme décolonial », Raison présente,

no 199, 2016, p. 99-108, spec 100. DOI : 10.3917/rpre.199.0099.

C. BOIDIN & F. HURTADO LOPEZ, « La philosophie de la libération et le courant décolonial », Cahier des Amériques latines,

no 62, 2009, p. 17-22. DOI : 10.4000/cal.1506. Cf. aussi E. DUSSEL, The Underside of I\/Iodern/t\/ Apel, Ricoeur, Rorty, Taylor,
and the Philosophy of Liberation, trad. de I'espagnol par E. Mendieta, New Jersey, Humanities Press, 1996 ; N. MALDONADO-
TORRES, Against War: Views from the Underside of Modernity, Durham, Duke University Press, 2008.

W. MIGNOLO, « Colonial Semiosis and Decolonial Reconstitutions », Echo, no 2, 2020, p. 8-15.

A. QUIJANO, Ensayos en torno a la colonialidad del poder, Buenos Aires, Ediciones del Signo, 2019 ; W. MIGNOLO, Local
histories/global designs: Essays on the coloniality of power, subaltern knowledges and border thinking, Princeton (NJ), Princeton
University Press, 2020.

Cf. Tumultes, no 58-59 : « L'impensé colonial des sciences sociales », 2022.

W. MIGNOLO & C. WALSH, On Decolonia/ity Concepts, Analytics, Praxis, Durham, Duke University Press, 2018.

W. MIGNOLO, La désobéissance épistémique. Rhétorique de la modernité, logique de la colonialité et grammaire de la
décolonialité, trad. de I ang|a|s (Etats-Unis) par Y. Jouhari & M. Maesschalk, Bruxelles, Peter Lang, 2015 ; S. LUSTE BOULBINA
et al., « Décoloniser les savoirs. Internationalisation des débats et des luttes », Mouvements, no 72, 2012, p. 7-10. DOl : 10.3917/
MOUV.072.0007.

A ce titre, et en étendant un peu la réflexion, on peut encore considérer la notion trés actuelle de « colonialisme des données »,
une forme de néocolonialisme associée a une vision épistémique déterminée par la nouvelle réalité matérielle du big data. Cf.

N. COULDRY & U.-A. MEJIAS, « Le colonialisme des données : repenser la relation entre le big data et le sujet contemporain »,
trad. de I'anglais par M. Gilet, Questions de communication, no 42, 2022, p. 205-221. DOI : 10.4000/
questionsdecommunication.29845.

W. MIGNOLO, « La semiosis colonial : La dialéctica entre representaciones fracturadas y hermenéuticas pluritopicas », AdVersus,
vol. 2, no 3, 2005, non paginé. URL : adversus.org/indice/nro3/articulos /articulomignolo.htm

Un vaste ensemble de sémiotiques subalternes attend encore d'étre étudié. Cf. par exemple E. GARCIA, Signs of the Americas: A
Poetics of Pictography, Hieroglyphs, and Khipu, Chicago, The University of Chicago Press, 2020.

M. V. TLOSTANOVA & W. MIGNOLO, « On Pluritopic Hermeneutics, Trans-modern Thinking, and Decolonial Philosophy »,
Encounters, vol. 1, no 1, 2009, p. 11-27 ; W. MIGNOLO, « Géopolitique de la connaissance, colonialité du pouvoir et dlfference
coloniale », trad. de I'anglais (Etats-Unis) par A. Querrien, Multitudes, no 6, 2001, p. 56-71. DOI : 10.3917/mult.006.0056.

C. WALSH, « Geopoliticas del conocimiento, interculturalidad y descolonializacion », Boletin ICCI-ARY Rimay, no 60, 2004, non
paginé. URL : icci.nativeweb.org/boletin/60/walsh.html ; cf. aussi Z. PALERMO, « De la colonizacidn del género : lugar social
del decir », Itinerarios, vol. 10, 2009, 193-204 ; R. L. SEGATO, « Género y colonialidad : del patriarcado comunitario de baja
intensidad al patriarcado colonial moderno de alta intensidad », La critica de la colonialidad en ocho ensayos y una antropologia
por demanda, Buenos Aires, Prometeo, 2016, p. 69-99 ; J. FALQUET, « Généalogies du féminisme décolonial », Multitudes,

no 84, 2021, p. 68-77. DOI : 10.3917/mult.084.0068.

J. LOTMAN, « Sur la sémiospheére », trad. du russe par N. \Vokuev, Cygne noir, no 13, 2025, p. 14-35. DOI : 10.7202/11167091ar.
E. MIGNOLO, Habitar la frontera. Sentir y pensar la decolonialidad (Antologfa, 1999-2014), Ciudad Juarez, CIDOB, 2015,

A. ESCOBAR, Escobar, Designs for the pluriverse: Radical interdependence autonomy, and the making of worlds, Durham, Duke
University Press, 2018 ; B. REITER (dir.), Constructing the pluriverse: The geopolitics of knowledge, Durham, Duke Unlver5|ty
Press, 2018 ; F. HURTADO LOPEZ, « Universalisme ou pluriversalisme? Les apports de la philosophie latino-américaine »,
Tumultes, no 48, 2017, p. 39-50. DOI : 10. 3917,/tumu.048.00309.

L. WITTGENSTEIN, Grammaire philosophique, éd. R. Rhees, trad. de I'allemand par A.-M. Lescourret, Paris, Gallimard,

coll. « Tel », 1980 [1969] ; cf. aussi A. HONNETH, The Struggle for Recognition: The Moral Grammar of Social Conflicts, trad. de
I'allemand. par J. Anderson, Cambridge, Polity Press, 1096 [1992].

E. VERON, « Remarques sur I |deo|og|que comme production du sens. », Sociologie et société, vol. 5, no 2, 1973, p. 45-70 ;

« Sémiosis de I'idéologie et du pouvoir », Communications, no 28, 1978, p. 7-20.

S. LEVESQUE, « The politics of literature: Indexicality, circulation, and decoloniality », Punctum, vol. g, no 2, 2023, p. 83-104.
DOI : 10.18680/hss.2023.0020.

T. SEBEOK, « Indexical Signs », Signs: An Introduction to Semiotics, 2° éd., Toronto, University of Toronto Press, 2001 [19099],
p. 83-101; A. ATKINS, « Peirce on Index and Indexical Reference », Transactions of the Charles S. Peirce Society, vol. 41, no 1,
2005, p. 161-188.



24

25

26
27

28

29
30
31
32
33

34

35

36

37

V. N. VOLOSHINOV, Marxisme et philosophie du langage, trad. du russe par I. Tylkowski & P. Sériot, Limoges, Lambert-Lucas,
2010 [1929] ; M. SILVERSTEIN, « Indexical order and the dialectics of sociolinguistic life », Language & Communication, no 23,
2003, p. 199-229. DOI : 10.1016,/S0271-5309(03)00013-2.

S. BALLA, « Positionnalité », Anthropen, 2024. DOI : 10.47854,/geazf270 ; D. CARLIER, « Positionnalité dominante et rapports
de pouvoir en science politique », Politique et sociétés, vol. 42, no 1, 2023, p. 41-65. DOI : 10.7202/1092963ar.

G. DELEUZE, Logique du sens, Paris, Minuit, 1969 ; V. DESCOMBES, Les institutions du sens, Paris, Minuit, 1996

W. KEANE, « Sur I'idéologie sémiotique », trad. de I'anglais (Etats-Unis) par S. Levesque & F. Danos, Cygne noir, no 12, 2024,
p. 77-106. DOI : 10.7202/1112622ar.

K. COUTTS-SMITH, « Some general observations on the problem of cultural colonialism », dans S. Hiller (dir.), The Myth of
Primitivism. Perspectives on Art, Londres, Routledge, 1991, p. 5-18 ; A. QUIJANO, « Colonialidad del poder y clasificacion

social », Journal of World Systems Research, vol. 6, no 2, 2000, p. 342-386. DOI : 1o.5195/jwsr.2ooo.228 : « "Race” et
colonialité du pouvoir », Mouvements, no 51, 2007, p. 111-118. DOI : 10.3917/mouv.o51.0111 ; E. DUSSEL, 1492. L'occultation
de I'autre, trad. de I'espagnol par C. Rudel, Paris, Editions ouvrieres, 1992.

L. GHERLONE & P. RESTANEO. « Semiotics and Decoloniality: A Preliminary Study between Ju. Lotman and W. Mignolo »,
Lexia. Rivista di Semiotica, no 39-40, 2022, p. 245-262. DOI : 10.53136/979122180426314.

B. GLOWCZEWSKI, Réveiller les esprits de la terre, Paris, Dehors, 2021 ; S. OMOSULE, « Signs in Indigenous Tales: A Semiotic
Analysis », Sinestesieonline, no 30, 2020, p. 1-15.

R. GROSFOGUEL, « Vers une décolonisation des “uni-versalismes” occidentaux : le “pluri-versalisme décolonial”, d’Aimé Césaire
aux zapatistes », trad. de I'anglais (Etats-Unis) par N. Filippi & E. Hoch Delgado, dans A. Mbembe et al. (dir.), Ruptures
postcoloniales, Paris, La Découverte, 2010, p. 119-138.

J. LOTMAN, Culture and Explosion, €d. par M. Grishakova, trad. du russe par W. Clark, Berlin, Walter de Gruyter, 2009 [1002].
B. ECHEVERRIA, « El ethos barroco », Debate Feminista, no 13, 1996, p 67-87. DOI: 10.22201/cieg.2504066xe.1996.13.291.
N. BEAUCLAIR, « Hétérogénéité et pensée frontaliere dans |a littérature amérindienne », Recherches amérindiennes au Québec,
vol. 46, no 2-3, 2016, p. 35-44. DOI : 10.7202/1040432ar.

Cf. C. BOURGIGNON ROUGIER (dir.), Un dictionnaire décolonial, Québec, Editions science et bien commun, 2021 ; le groupe
décolonial de traduction. URL : decolonialtranslation.com ; R. LEMIEUX & M. MAJOR (dir.), Matérialités coloniales de la
traduction, Cahiers Remix, no 22, 2024 ; K. CHAGNON, « Colonialisme, universalisme occidental et traduction », TTR, vol. 32,
no 1, p. 259-278. DOI : 10. 7202/1068021ar

W. MIGNOLDO, « Parce que la colonialité est partout, la décolonialité est inévitable », trad. de I'anglais (Etats-Unis) par E. Bigé,
Multitudes, no 84, 2021, p. 57-67. DOI : 10.3917/mult.084.0057.

L. T. SMITH, Decolonizing Methodologies. Research and Indigenous Peoples, 3° éd., Londres, Zed Books, 2021.



